
Erlösung und Theodizee
Argumentation

aus Holm Tetens’ Gott denken (Kapitel III)

Vorbemerkung zur Gesamtargumentation

Tetens entwickelt eine dialektische Theologie, die systematisch Schwächen des Naturalismus
in Stärken des Theismus transformiert. Die kosmologische Argumentation (Kap. I–II)
etablierte die Gleichrangigkeit beider metaphysischer Positionen. Kapitel III untersucht
nun die existenzielle und moralische Dimension.

1 Die existenzielle Botschaft des Naturalismus (Kap.
10)

Kernthese

Der Naturalismus impliziert eine trostlose Diagnose der conditio humana: Der Mensch
ist eine zufällige, randständige, temporäre Episode in einem sinnleeren, lebensfeindlichen
Universum, dem Glück und Moralität völlig gleichgültig sind.

Argumentstruktur

(1) Weinbergs Fazit: „Je begreiflicher uns das Universum wird, umso sinnloser erscheint
es.“ Die wissenschaftliche Forschung verleiht dem Leben lediglich „einen Hauch von
tragischer Würde“.

(2) Das Problem des radikal Bösen: Historische Realität unermesslichen Leidens
(Beispiel: nordkoreanische Straflager). Naturalismus bietet keine Perspektive der
Bewältigung oder Versöhnung.

(3) Naturalistische Konsequenz: Ist der Tod das definitive Ende, bleiben die zu
Tode getrampelten Neugeborenen, die wahnsinnigen Mütter, die Opfer endgültig
und unwiderruflich vernichtet – ohne je das Gute, Schöne, Wahre erlebt zu haben.

(4) Drei problematische Bewältigungsstrategien:

• Verdrängung (intellektuell unredlich)

1



• Zynische Resignation („So ist das eben“)
• Heroischer Stoizismus (fordert übermenschliche Kraft)

Fazit

Der Naturalismus bietet keine kohärente existenzielle Antwort auf das Problem des Leidens
und Bösen, sondern nur verschiedene Formen der Kapitulation.

Formale logisch-mathematische Rekonstruktion

Prädikate und Relationen:

N : “Der Naturalismus ist wahr”
M(x) : “x ist ein Mensch”
S(x) : “x hat einen Sinn/Wert”
T (x) : “x stirbt definitiv (ohne Fortsetzung)”

L(x, y) : “x erleidet Übel y”
U(y) : “Übel y ist ungesühnt/unerlöst”

B(s, x) : “Strategie s bewältigt existenzielle Lage von x kohärent”
P (s) : “Strategie s ist problematisch (unredlich/zynisch/überfordernd)”

S = {Verdrängung, Zynismus, Stoizismus}

Axiome des Naturalismus:

N → ∀x [M(x) → ¬S(x)] (A1: Sinnlosigkeit)
N → ∀x [M(x) → T (x)] (A2: Finalität des Todes)

∀x∀y [T (x) ∧ L(x, y) → U(y)] (A3: Unerlöstheit)
∀s [s ∈ S → P (s)] (A4: Problematik aller Strategien)

Theorem 1.1 (Existenzielle Aporie des Naturalismus).

N → [∀x M(x) → (∃y U(y) ∧ ¬∃s B(s, x) ∧ ¬P (s))] (1)

In Worten: Wenn der Naturalismus wahr ist, dann gilt für alle Menschen: Es existieren
unerlöste Übel, und es existiert keine Bewältigungsstrategie, die zugleich kohärent und
unproblematisch ist.

Beweis. 1. Annahme: N (Prämisse)

2. Sei x beliebig mit M(x) (Universelle Einführung)

3. ¬S(x) (aus 1, 2 und A1 via Modus Ponens)

4. T (x) (aus 1, 2 und A2 via Modus Ponens)

5. ∃y L(x, y) (Empirisches Faktum: Menschen erleiden Übel)

2



6. Sei y so, dass L(x, y) (Existenzielle Elimination)

7. U(y) (aus 4, 6 und A3 via Modus Ponens)

8. ∃y U(y) (Existenzielle Einführung aus 7)

9. ∀s ∈ S : P (s) (aus A4)

10. ¬∃s [s ∈ S ∧ ¬P (s)] (aus 9)

11. Da S alle verfügbaren Strategien umfasst:
¬∃s [B(s, x) ∧ ¬P (s)] (aus 10 und Vollständigkeit von S)

12. ∃y U(y) ∧ ¬∃s [B(s, x) ∧ ¬P (s)] (Konjunktion 8, 11)

Korollar 1.2 (Weinbergs Sinnlosigkeitstheorem).

N → lim
E→∞

S(Universum)
E(wissenschaftliche Erkenntnis) = 0 (2)

In Worten: Im Naturalismus konvergiert das Verhältnis von kosmischem Sinn zu wissen-
schaftlicher Erkenntnis gegen Null.

2 Gott als Erlöser der Welt (Kap. 11)

Grundproblem

Wie kann Gott angesichts moralischer und physischer Übel allmächtig und gut sein? Das
klassische Theodizee-Trilemma.

Tetens’ Lösungsstrategie

(A) Moralische Übel – Notwendigkeit der Freiheit

Theorem 2.1 (Logische Notwendigkeit moralischer Übel). Wenn Gott Personen schaffen
will, muss er moralische Übel zulassen.

Argumentationsgang nach Tetens. (1) Gott will endliche Geistwesen als Personen schaf-
fen, die autonom, vernünftig, moralisch fähig sind.

(2) Personenstatus erfordert konstitutiv:

• Selbstbestimmung
• Verantwortlichkeit
• Fähigkeit zu moralischem Handeln

(3) Moralisches Handeln ist logisch nur möglich, wenn auch moralisches Versagen möglich
ist.

3



(4) Kernargument: Gott kann „nicht, gewissermaßen hinter unserem Rücken, die Welt
so einrichten, dass wir uns immer für das Gute entscheiden.“

(5) Denn: Die Naturgesetze müssten eine solche Unmöglichkeit des Bösen absichern.
Dann jedoch würde Gott uns „in Wahrheit nicht als freie Ich-Subjekte, sondern als
fehlerfreie Automaten schaffen.“

(6) Konklusion: Gott muss moralische Übel zulassen, will er Personen schaffen. Er ist
nicht machtlos, sondern respektiert die logische Struktur personaler Freiheit.

Definition 2.2 (Würdige Überwindung moralischer Übel). Geschehenes Unrecht kann
menschenwürdig nur überwunden werden durch:

(a) Erkenntnis der Schuld (Täter)

(b) Reue (Täter)

(c) Bitte um Verzeihung (Täter)

(d) Vergebung (Opfer)

(e) Wiederherstellung der Gemeinschaft

(B) Gottes Rolle als Erlöser

Aussage 2.3 (Naturalistische Unmöglichkeit der Versöhnung). Im Naturalismus müssen
sehr viele moralische Übel endgültig ungesühnt und Täter und Opfer unwiderruflich unver-
söhnt bleiben, weil Täter oder Opfer bereits gestorben sind und der Tod naturalistisch als
endgültiges Ende einer Person gilt.

Definition 2.4 (Gott als Erlöser). „Es ist Gott und kann nur Gott sein, der diese Chance
zur Versöhnung zwischen den Menschen über den Tod hinaus offenhält. Gott gibt nichts
und niemanden selbst über den Tod hinaus verloren.“
In Whiteheads Worten: Gott ist der Gott „einer zärtlichen Fürsorge dafür, dass nichts
verlorengeht“.

(C) Verschiebung des Theodizee-Problems

Aussage 2.5 (Transformation des Theodizee-Problems). Das ursprüngliche Theodizee-
Problem transformiert sich:

• Klar: Gott muss moralische Übel zulassen (logische Notwendigkeit)

• Klar: Gott will keine Übel – sie sind kein Mittel für höhere Zwecke

• Gottes Souveränität: Er bewahrt sie als „Herr über Leben und Tod“, indem er die
Chance der Versöhnung offenhält

• Prozessuale Güte: Die Schöpfung ist jetzt nicht gut, kann aber noch gut werden

4



Formale Rekonstruktion der Erlösungslogik

Zusätzliche Prädikate:

G : “Gott existiert”
P (x) : “x ist eine Person (frei, vernünftig, verantwortlich)”
F (x) : “x hat echte Handlungsfreiheit”

MÜ(x, y) : “x begeht moralisches Übel gegen y”
V (x, y) : “Versöhnung zwischen x und y ist möglich”

E(x) : “x wird erlöst”
Ü(x, y, t) : “x überwindet Übel y zu Zeit t”

W (x) : “x ist würdevoll behandelt”

Theorem 2.6 (Logische Struktur der personalen Freiheit).

∀x [P (x) → F (x)] ∧ ∀x [F (x) → ∃y ♢MÜ(x, y)] (3)

In Worten: Jede Person besitzt Freiheit, und echte Freiheit impliziert die Möglichkeit
moralischen Versagens.

Theorem 2.7 (Gottes Schöpfungszwang bzgl. moralischer Übel).

G ∧ (∃x P (x)) → ∃x∃y ♢MÜ(x, y) (4)

In Worten: Wenn Gott existiert und Personen schafft, muss er die Möglichkeit moralischer
Übel zulassen.

Theorem 2.8 (Erlösungsfunktion Gottes).

G → ∀x∀y
[
MÜ(x, y) ∧ T (x) ∧ T (y) →

∃t > tTod V (x, y, t) ∧ ♢Ü(x, y, t) ∧ W (x) ∧ W (y)
]

(5)

In Worten: Gott ermöglicht Versöhnung und würdevolle Überwindung moralischer Übel
auch über den Tod hinaus.

3 Rationale Eschatologie (Kap. 12)

Erkenntnistheorie des Todes

Beobachterperspektive (3. Person):

• Hirntod = unwiderrufliches Ende aller Kommunikation

• Keine Interaktion mit Verstorbenen (ohne naturgesetzliches Wunder)

• Nüchterne Feststellung: „Jeder Verstorbene ist unwiederbringlich aus der gemeinsa-
men empirischen Welt verschwunden“

5



Ich-Perspektive (1. Person):

• Zwei Möglichkeiten nach Hirntod:

1. Verlöschen des ich-zentrierten Selbstbewusstseins (Naturalismus)
2. Fortsetzung des Ich-Bewusstseins (Theismus)

• Der biologische Hirntod ist eine absolute Erkenntnisschwelle

• Unentscheidbarkeit vor dem Tod: „Solange der biologische Hirntod nicht eingetreten
ist, ist es für jeden von uns unmöglich zu wissen, welche der beiden Alternativen
eintreten wird“

Leib-Seele-Problem und Fortsetzungsmöglichkeit

Aussage 3.1 (Nicht-Intrinsische Materiebindung des Geistes). „Insoweit wir trotz unserer
Endlichkeit vor allem und in erster Linie geistige Wesen sind, sind wir nicht intrinsisch an
Materie gebunden, und wir müssen auch nicht unbedingt in Materie von der Art verkörpert
sein, aus der ein menschlicher Organismus in dieser empirischen Welt besteht.“

Aussage 3.2 (Möglichkeit der Fortsetzung). Aus den internen Schwierigkeiten des Natu-
ralismus folgt:

(1) Unser ich-zentriertes Selbstbewusstsein könnte sich über den Hirntod hinaus fortsetzen

(2) Da der Naturalismus nicht bewiesen ist, lässt sich diese Möglichkeit nicht definitiv
verwerfen

Gottes Vermögen bezüglich Auferstehung

Definition 3.3 (Gottes eschatologische Fähigkeiten). Aus der Definition Gottes folgt
begrifflich wahr, dass Gott über folgende Vermögen verfügt:

(a) Erinnerung: Das gesamte Leben einer Person und ihre Identität bleiben im Denken
Gottes aufbewahrt

(b) Wiederverkörperung: Gott kann die in seinem Denken bewahrte individuelle
Person in einem „neuen Leib“ wiederverkörpern

(c) Gemeinschaftsermöglichung: Gott kann den wiederverkörperten Personen Ge-
meinschaft mit anderen Personen ermöglichen

(d) Neue Naturgesetzgebung: Gott kann der neuen Materie eine Naturgesetzgebung
aufprägen, die zwar nicht moralische Übel, sehr wohl hingegen physische Übel
ausschließt

6



Auferstehung vs. Unsterblichkeit

Unterscheidung:

• Unsterblichkeit der Seele: Seele löst sich vom Körper und existiert körperlos fort

• Auferstehung: Im Tod endet die Gemeinschaft einer Person mit anderen. Das
gesamte Leben bleibt in Gottes Denken aufbewahrt. Gott kann die Gemeinschaft
erneuern, indem er die Personen wiederverkörpert.

Die erlöste Welt

Theorem 3.4 (Naturgesetze der erlösten Welt). In der erlösten Welt gilt:

(1) Menschen bleiben endliche, materiell verkörperte Wesen

(2) Naturgesetze ermöglichen weiterhin moralisches Versagen

(3) Menschen tun einander faktisch nichts Böses mehr an (moralische Perfektion durch
Versöhnung)

(4) Physische Übel sind ausgeschlossen: Rand- und Anfangsbedingungen, die phy-
sisches Leid zur Folge haben, ereignen sich nie von Natur aus, sondern nur durch
menschliches Versagen

Tetens’ Formulierung: „Die Rand- und Anfangsbedingungen, die physische Leiden zur
naturgesetzlichen Folge haben, dürften sich nie von Natur aus, sondern stets nur durch
menschliches Versagen und schuldhaftes Handeln von Menschen ereignen. Eine solche
Naturgesetzgebung lässt sich widerspruchsfrei denken. Mithin kann Gott sie auch schaffen.“

Gericht als Bestandteil der Erlösung

Aussage 3.5 (Notwendigkeit des Gerichts). Erlösung ohne Gericht wäre pervertiert:

(1) Jedermann muss schonungslos mit seinem bisherigen Leben konfrontiert werden

(2) Jeder wird insbesondere konfrontiert mit sich als Täter

(3) Jeder muss seinen Opfern unter die Augen treten

(4) Ohne Konfrontation mit der Wahrheit werden Menschen nicht als vernünftige Perso-
nen ernst genommen

Funktion des Gerichts:

• Nicht: Bestrafung und Ausschluss der Täter

• Sondern: „Die Konfrontation mit der ungeschminkten Wahrheit über sich und ihr
Leben [befreit] die Menschen dazu [...], sich miteinander zu versöhnen und einander
zu vergeben.“

Zentrales Diktum: „Wer vom Gericht nicht reden will, sollte daher von Erlösung schwei-
gen.“

7



Formale eschatologische Rekonstruktion

Zusätzliche Prädikate:

H(x) : “x erleidet Hirntod”
BW (x, t) : “x hat Bewusstsein zur Zeit t”

K(x) : “x ist in neuem Leib verkörpert”
Gneu(x) : “Für x gelten neue Naturgesetze”
PÜ(y) : “y ist ein physisches Übel”
Ge(x) : “x wird vor Gericht gestellt”

Theorem 3.6 (Naturalistische Konsequenz).

N ∧ H(x) → ∀t > tHirntod ¬BW (x, t) (6)

Theorem 3.7 (Theistische Möglichkeit).

G ∧ H(x) → ♢∃t > tHirntod [BW (x, t) ∧ K(x)] (7)

Theorem 3.8 (Struktur der erlösten Welt).

G ∧ ∀x [K(x) ∧ Gneu(x)] →
[∀y ¬PÜ(y) ∧ ∀x∀z ♢MÜ(x, z) ∧ ∀x∀z ¬MÜ(x, z)] (8)

In Worten: In der erlösten Welt (mit neuen Naturgesetzen) gibt es keine physischen Übel,
moralisches Versagen ist möglich, aber niemand begeht tatsächlich moralische Übel.

Theorem 3.9 (Gerichtsstruktur der Erlösung).

G ∧ E(x) → Ge(x) ∧ W (x) (9)

In Worten: Erlösung impliziert notwendig Gericht unter Wahrung der Würde.

4 Der Stachel des Theodizee-Problems (Kap. 13)

Das klassische Theodizee-Trilemma

Epikurs Formulierung (überliefert durch Laktanz):

„Entweder will Gott die Übel beseitigen und kann es nicht, oder er kann es
und will es nicht, oder er kann es nicht und will es nicht, oder er kann es und
will es. [...] Wenn er es will und kann (was allein für Gott geziemt), woher
kommen dann die Übel und warum beseitigt er sie nicht?"

Die Inkompatibilität dreier Propositionen:

(1) Ω(g): Gott ist allmächtig

(2) Γ(g): Gott ist allgütig

(3) ∃e U(e): Es gibt Übel

8



Formalisierung des logischen Problems

Prädikate:

U(e) : “e ist ein Übel”
K(x, e) : “x kann e verhindern”
W (x, e) : “x will e verhindern”

Zusatzprämissen (aus den Definitionen von Allmacht und Allgüte):

Ω(g) → ∀e [U(e) → K(g, e)] (Allmacht)
Γ(g) → ∀e [U(e) → W (g, e)] (Allgüte)

∀e [K(g, e) ∧ W (g, e) → ¬U(e)] (Brückenprinzip)

Theorem 4.1 (Formales Theodizee-Problem). Aus den Zusatzprämissen folgt:

Ω(g) ∧ Γ(g) → ¬∃e U(e) (10)

Mit Prämisse (3) via Modus tollens: ¬(Ω(g) ∧ Γ(g))

Beweis. 1. Annahme: Ω(g) ∧ Γ(g) (Für Widerspruch)

2. ∀e [U(e) → K(g, e)] (aus 1 und Zusatzprämisse 1)

3. ∀e [U(e) → W (g, e)] (aus 1 und Zusatzprämisse 2)

4. ∀e [U(e) → K(g, e) ∧ W (g, e)] (aus 2, 3)

5. ∀e [K(g, e) ∧ W (g, e) → ¬U(e)] (Zusatzprämisse 3)

6. ∀e [U(e) → ¬U(e)] (aus 4, 5 via Kettenschluss)

7. ¬∃e U(e) (aus 6, da U(e) → ¬U(e) äquivalent zu ¬U(e))

8. Aber: ∃e U(e) (Empirisches Faktum – Prämisse 3)

9. Widerspruch! (aus 7 und 8)

10. Also: ¬(Ω(g) ∧ Γ(g)) (Reductio ad absurdum)

Hauptpositionen in der Debatte

Mackie (1955): Das Theodizee-Problem ist ein logisches Problem expliziter Inkonsistenz
bei Akzeptanz der Zusatzprämissen.
Plantinga (1974): Das logische Problem ist gelöst durch die Free Will Defense:

• Gott kann nicht logisch Unmögliches tun

• Es ist möglich, dass jede kreaturliche Essenz an transworld depravity leidet

9



• Dann kann Gott keine Welt mit freien Wesen schaffen, die nie sündigen

• Freiheit ist ein Gut, das moralische Übel aufwiegt

• Daher: Ω(g) ∧ Γ(g) ∧ ∃e U(e) ist logisch konsistent

Rowe (1979): Verschiebung zum evidenziellen Problem:

• Es gibt gratuitous evils – Übel ohne erkennbaren Zweck

• Die Existenz solcher Übel macht Gottes Existenz unwahrscheinlich

• Nicht: logisch unmöglich, sondern: empirisch unplausibel

Konsens: Das logische Problem ist durch Plantinga im Wesentlichen gelöst (selbst Mackie
gab dies später zu). Das evidentielle Problem bleibt virulent.

Verbleibende Fragen bei Tetens

Zwei zentrale Fragen bleiben:

I. Warum müssen wir Menschen überhaupt sterben?

II. Falls Gott die Naturgesetze der erlösten Welt so einrichten kann, dass physische
Übel vermieden werden: Warum lässt er sie in dieser empirischen Welt zu?

Tetens Antwortversuch

Aussage 4.2 (Der Tod als göttliche Zäsur). .

(1) Gott will unbedingt, dass seine Schöpfung am Ende gut wird

(2) Er muss moralische Übel zulassen

(3) Wider seinen Willen sind ausnahmslos alle Menschen in moralische Übel involviert

(4) Zäsur-Notwendigkeit: „Gott lässt [...] auch der moralischen Misere eines jeden
Menschen nicht endlos freien Lauf. Gott setzt eine Zäsur. [...] Diese Zäsur ist der
Tod.“

(5) Der Tod leitet die letzte Chance ein, die Gott den Menschen zu einer endgültigen
Überwindung des moralisch Bösen gewährt

Aussage 4.3 (Notwendigkeit physischer Übel). „In unserer empirischen Welt, in der
Menschen auch nach Gottes Willen sterben müssen, sterben Menschen in jedem Falle
irgendwann naturgesetzlich zwangsläufig. Insofern das Sterben und der Tod mit physischem
und psychischem Leid verbunden sind, müssen sich in der empirischen Welt physische Übel
zutragen.“

10



Ungelöstes Problem

Kritische Konzession: „Unsere Überlegungen begründen freilich nur, dass Gott keine
Welt schaffen kann, die einerseits frei von physischen Übeln ist und in der andererseits
Menschen mit naturgesetzlicher Zwangsläufigkeit sterben. Hingegen erklären sie nicht im
geringsten, warum Gott Menschen immer wieder so unfassbar leiden lässt. Diese Teilfrage
vom ursprünglichen Theodizee-Problem bleibt unbeantwortet.“

Das persistierende Patt

Ehrliches Eingeständnis:

• Der Stachel bleibt „im Fleisch des Theismus“

• Das unerklärte Ausmaß des Leidens kann Menschen „irre werden lassen“ am Erlö-
sungsglauben

• Aber: Der Theodizee-Einwand verschiebt die Gewichte nicht zugunsten des Natura-
lismus

• Der Naturalist hat „nichts Substanzielleres zur Erklärung der Übel“ zu sagen

Formale Darstellung der Aporie

Sei L die Menge aller Leiden, m : L → R+ ein Maß für Intensität/Dauer.

Definition 4.4 (Das Ausmaßproblem).

ErklärtT

∑
l∈L

m(l)
 < Beobachtet

∑
l∈L

m(l)
 (11)

In Worten: Was der Theismus am Ausmaß des Leidens erklären kann, ist kleiner als das
tatsächlich beobachtete Ausmaß.

Aussage 4.5 (Symmetrisches Erklärungsdefizit).

ErklärtN

∑
l∈L

m(l)
 = ErklärtT

∑
l∈L

m(l)
 = 0 (12)

In Worten: Bezüglich der Erklärung des Ausmaßes sind Naturalismus und Theismus
gleichermaßen ratlos.
Tetens’ Fazit:

„Mit Blick auf das Theodizee-Problem herrscht ein Patt zwischen Naturalismus
und Theismus. Es ist mehr als nur ein Patt der Argumente, es ist ein Patt
tiefer Ratlosigkeit. Nicht wir als Naturalisten, nicht wir als Theisten [. . . ] sind
ratlos über das Ausmaß der Leiden in der Welt, nein, wir sind es einfach als
Menschen.“

11



5 Ein moralisches Argument (Kap. 14)

Existenzielle Konsequenzen der Hoffnung

Aussage 5.1 (Authentizität der Hoffnung). „Nur derjenige hofft existenziell aufrichtig
in seinem Leben auf etwas, der so viel wie eben möglich bereits hier und jetzt von dem
vorwegzunehmen versucht, was er für die Zukunft endgültig und uneingeschränkt erwartet.“

Praktische Implikation: Wer auf Gott als Erlöser hofft, behandelt jetzt schon jeden
Menschen als von Gott nicht verloren gegeben.

Matthäus 25 – Die Rede vom letzten Gericht

Kernaussage:

„Denn ich bin hungrig gewesen, und ihr habt mich gespeist. [. . . ] Was ihr getan
habt einem von diesen meinen geringsten Brüdern, das habt ihr mir getan.“

Interpretation: Gott begegnet uns in den geringsten, leidenden Menschen. Wer auf
Gottes Erlösung hofft, behandelt jetzt schon jeden Menschen als von Gott nicht verloren
gegeben.

Moralische Imperative

Drei kategorische Gebote:

(1) Alles tun, um moralische Übel zu verhindern und zu überwinden

(2) Physisches und psychisches Leid vermindern

(3) Gegen Ungerechtigkeit kämpfen

Problem naturalistischer Moral

Im Kampf gegen das Übel zwingt der Naturalismus zu problematischen Haltungen:

(a) Täuschung der Sterbenden: Leidenden Trost zusprechen („Es wird alles gut“),
obwohl man weiß, dass mit dem Tod alles definitiv endet.

(b) Verdrängung: Wissen um irreparable Verluste ausblenden, um handlungsfähig zu
bleiben.

(c) Zynismus/Resignation: „So ist das eben“ – moralische Gleichgültigkeit als Selbst-
schutz.

(d) Selbstüberforderung: Heroischer Stoizismus ohne reale Hoffnung auf endgültige
Bewältigung.

Diagnose: Diese Haltungen untergraben entweder die Wahrhaftigkeit oder die Humanität
oder überfordern psychologisch.

12



Theistische Alternative

Der Erlösungsglaube erspart diese problematischen Haltungen:

• Trost ist nicht Täuschung, sondern Hoffnung auf reale Erlösung

• Keine Verdrängung nötig – Übel werden ernst genommen und überwunden

• Kein Zynismus – Sinn und Versöhnung sind möglich

• Keine Überforderung – Hoffnung trägt das Handeln

Das moralische Argument – Formale Struktur

P1: Es ist moralisch geboten, gegen Übel zu kämpfen und Leid zu vermindern.

P2: Naturalistisch erzwingen diese Bemühungen problematische Haltungen (Täuschung,
Verdrängung, Zynismus, Selbstüberforderung).

P3: Der theistische Erlösungsglaube erspart uns diese Haltungen.

P4: Wenn geboten ist, X zu tun, und Weltanschauung Y dabei zu problematischen
Haltungen zwingt, während Z sie erspart, dann ist Z vernünftiger als Y – es sei
denn, die besten Gründe sprechen für Y gegen Z.

P5: Die kosmologische Argumentation zeigt: Es sprechen keineswegs die besten Gründe
für Naturalismus gegen Theismus.

Konklusion: Also ist es im Vergleich mit dem Naturalismus vernünftiger, Theist zu sein
und auf Gott als Erlöser zu hoffen.

Kritische Würdigung

Unverzichtbarkeit von P5:

• Das moralische Argument ist nur zusammen mit der kosmologischen Argumentation
beweiskräftig

• Ohne epistemische Gleichrangigkeit wäre das Argument ein bloßer Wunschgedanke

13



Formalisierung des moralischen Arguments

Zusätzliche Prädikate:

O(a) : “Handlung a ist moralisch geboten”
H(w, a) : “Weltanschauung w erzwingt problematische Haltung bei a”

V (w1, w2) : “w1 ist vernünftiger als w2”
BG(w1, w2) : “Die besten Gründe sprechen für w1 gegen w2”
GR(w1, w2) : “w1 und w2 sind epistemisch gleichrangig”

Theorem 5.2 (Das moralische Argument).

[O(a) ∧ H(N, a) ∧ ¬H(T, a)]∧
[∀w1∀w2 : (O(a) ∧ H(w1, a) ∧ ¬H(w2, a) ∧ ¬BG(w1, w2)) → V (w2, w1)]∧

GR(N, T )
→ V (T, N) (13)

In Worten: Wenn (a) moralisches Handeln geboten ist, (b) Naturalismus dabei problema-
tische Haltungen erzwingt, Theismus nicht, (c) allgemein gilt: falls keine besten Gründe
für die problematische Weltanschauung sprechen, ist die unproblematische vernünftiger,
und (d) Naturalismus und Theismus epistemisch gleichrangig sind, dann ist Theismus
vernünftiger als Naturalismus.

Systematische Gesamtschau

Argumentationsstruktur von Kapitel III

I. Existenzielle Ausgangslage (Kap. 10)

• Naturalismus ⇒ trostlose Absurdität
• Problem des radikal Bösen
• Keine kohärente Bewältigungsstrategie

II. Theistische Antwort – Erlösung (Kap. 11)

• Moralische Übel: logisch notwendig für personale Freiheit
• Gott als Erlöser: Versöhnung über den Tod hinaus
• Transformation des Theodizee-Problems

III. Eschatologische Begründung (Kap. 12)

• Erkenntnistheorie des Todes
• Möglichkeit der Auferstehung
• Konzeption der erlösten Welt
• Gericht als Voraussetzung der Versöhnung

14



IV. Persistierendes Problem (Kap. 13)

• Tod als Zäsur erklärt physische Übel teilweise
• Ausmaß des Leidens bleibt unerklärlich
• Aber: Naturalismus bietet keine bessere Erklärung
• Patt der Ratlosigkeit

V. Moralische Konklusion (Kap. 14)

• Existenzielle Konsequenzen der Hoffnung
• Naturalismus erzwingt problematische Haltungen
• Theismus ermöglicht kohärente Moral
• Relative Vernünftigkeit des Theismus

Dialektische Methode

Tetens’ Strategie durchgehend:

Schwächen des Naturalismus −→ Stärken des Theismus

Konkret:

• Naturalistische Trostlosigkeit → Theistische Hoffnung

• Naturalistische Endgültigkeit des Todes → Theistische Auferstehung

• Naturalistische Unmöglichkeit der Versöhnung → Theistische Erlösung

• Naturalistische moralische Aporie → Theistische moralische Kohärenz

Kritische Würdigung

Stärken:

(1) Konsequente Durchführung der dialektischen Methode

(2) Ehrlicher Umgang mit dem Theodizee-Problem (kein Wegdiskutieren)

(3) Verbindung von theoretischer und existenzieller Rationalität

(4) Klare Benennung der Grenzen rationaler Theologie

Offene Fragen:

(1) Ist die Möglichkeit der Fortsetzung des Bewusstseins ausreichend begründet?

(2) Bleibt die Konzeption der „erlösten Welt“ zu vage?

(3) Ist das moralische Argument zirkulär (setzt bereits theistische Prämissen voraus)?

(4) Wiegt der „Stachel“ des unerklärten Leidens nicht doch schwerer?

15



Philosophiegeschichtliche Einordnung

Tetens’ Position kombiniert:

• Kant: Primat der praktischen Vernunft, Hoffnung als regulative Idee

• Whitehead: Prozesstheologie, panentheistische Elemente

• Plantinga: Reformed Epistemology, Rationalität des Glaubens ohne Beweis

• Hegel: Spekulative Theologie, dialektische Methode

Fazit

Kapitel III transformiert die theoretische Gleichrangigkeit (Kap. I–II) in praktische Über-
legenheit: Der Theismus erweist sich als existenziell-moralisch kohärenter als der Natura-
lismus, ohne dass eine Position definitiv bewiesen wird. Die rationale Theologie erreicht
ihr Ziel: den Gottesglauben als vernünftige Hoffnung zu rechtfertigen – nicht mehr, aber
auch nicht weniger.

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Tetens, Holm (2015). Gott denken: Ein Versuch über rationale Theologie. Stuttgart:
Reclam.

Klassische Quellen

Augustinus. De libero arbitrio (387–395 n. Chr.).

Epikur. Theodizee-Dilemma, überliefert durch Laktanz, De ira dei 13,20–21 (ca. 314
n. Chr.).

Moderne analytische Religionsphilosophie

Bergmann, Michael (2001). SSkeptical Theism and Rowe’s New Evidential Argument".
Noûs 35(2): 278–296.

Draper, Paul (1989). "Pain and Pleasure: An Evidential Problem for Theists". Noûs
23(3): 331–350.

Hick, John (1966). Evil and the God of Love. London: Macmillan.

Mackie, J. L. (1955). Ëvil and Omnipotence". Mind 64(254): 200–212.

Mackie, J. L. (1982). The Miracle of Theism. Oxford: Clarendon Press.

16



Plantinga, Alvin (1974). God, Freedom, and Evil. Grand Rapids: Eerdmans.

Plantinga, Alvin (1974). The Nature of Necessity. Oxford: Clarendon Press, Kap. IX.

Rowe, William L. (1979). "The Problem of Evil and Some Varieties of Atheism".
American Philosophical Quarterly 16(4): 335–341.

Wykstra, Stephen (1984). "The Humean Obstacle to Evidential Arguments from
Suffering". International Journal for Philosophy of Religion 16: 73–93.

Prozesstheologie

Whitehead, Alfred North (1929). Process and Reality. New York: Macmillan.

17


